## רע מנעוריו

גלית אילת ורן קסמי אילן

שנת 1961 סימנה את כניסת קולו של ה'אחר' הישראלי המודחק אל לב השיח המקומי עם פתיחת משפט אייכמן בבנייני האומה בירושלים בחודש אפריל. אירוע מכונן זה הציג לראשונה בפני החברה הישראלית את קולות הניצולים ששימשו כעדים. מאוחר יותר תכתוב חנה ארנדט (Arendt) בספרה <u>אייכמן בירושלים</u> על עדותו של אייכמן: "היה זה כאילו סיכם, באותם רגעים אחרונים, - את הלקח שלימד אותנו השיעור הארוך הזה ברשעות האדם עד כמה מבעיתה, בלתי ניתנת לביטוי במילים או במחשבות, היא י."הבנאליות של הרוע

באותה שנה שבה התנהל משפטו של אייכמן, קיים סטנלי מילגרם (Milgram) במחלקה לפסיכולוגיה של אוניברסיטת ייל, את הניסוי המפורסם שלו בפסיכולוגיה חברתית, <u>"ציות לסמכות"</u> (6). מילגרם ביקש להוכיח את הטענה כי משתפי פעולה עם תכנית ההשמדה הנאצית "בסך הכול מילאו פקודות". הניסוי בחן את השפעתה של סמכות ואת מידת הסכמתם של המשתתפים לציית לגורם סמכותי, שהורה להם לבצע פעולות המנוגדות לערכים שבהם הם מחזיקים. בסדרת הניסויים הראשונה שנערכה, 65% מן המשתתפים הסכימו לתת מכות חשמל בעוצמה גוברת, מ-15 ועד 450 וולט, לאדם אחר אך ורק משום שגורם סמכותי הורה להם לעשות כן. אף שחלקם

> הביעו התנגדות להוראה ולפעולה, שום נבדק לא הפסיק את הניסוי לפני שעוצמתה של מכת החשמל הגיעה ל-300

התערוכה "רע מנעוריו" מבקשת להעלות לדיון סוגיות הנוגעות לציות, לציות לסמכות, לקונפורמיזם, לאחריות ואחריות חברתית, לאי-ציות ולנון-קונפורמיזם בכלל, ובחברה הישראלית בפרט. התערוכה משלבת חומרים שונים, עבודות אמנות וסרטים תיעודיים העוסקים בחָברות, בציות, בכוח, בסמכות ובהתנגדות. בתוך אלה עולות כחוט השני שלוש מתודות עיקריות: סימולציה, ניסוי ושָחזור, שניתן לראות בהן מתודות המעצבות את מציאות

המיצב <u>דטרויט</u> (9) מורכב ממפה שמצא האמן, אמיר יציב, בשטח אימונים של צה"ל,

מעבודת וידיאו ומתצלומים. את שמו של המיצב שאל משטח אימונים של הצבא המצוי באזור צאלים שבדרום הארץ. האם מקרי הוא ששטח אימונים של צה"ל נקרא על שם העיר האמריקנית דטרויט, בעבר מטרופולין שוקק וכיום עיר רפאים למחצה? שטח האימונים "דטרויט" הוא הדמיה אחד לאחד של עיר פלסטינית ששטחה זהה. ההדמיה מייצרת מציאות חילופית (ולעתים קרובות סטרילית) המכסה על המציאות האמיתית. המציאות הבדויה הופכת למקור גירויים עשיר ומושך; לא אחת חוויה זו עשויה להאפיל על חוויית המציאות, כפי שקורה, למשל, בערי סרטים, בדיסנילנד, או ב"משחקי המלחמה" הנערכים בצמרת המערכת הצבאית.

בעבודת הווידיאו המלווה את המיצב, מציג יציב את התכניות האדריכליות של "דטרויט" הישראלית בפני מתכנני ערים שונים. ומבקש מהם לספר לו על העיר. כולם כאחד מביעים מידה זו או אחרת של אי נחת מתכנית העיר, אך איש מהם אינו משער כי נבנתה למטרות הדמיה. אדריכל המסגדים אינו מביו מדוע נבנה מסגד כה גבוה עבור עיר בסדר גודל כזה, ואילו מתכננת ערים אחרת תוהה מדוע בעיר חדשה מעיו זו לא נסללה דרד המקלה על התנועה ביו המרכז המסחרי לבין שכונות המגורים.

עיר האימונים "דטרויט" נועדה להכין את החיילים ללוחמה בשטח בנוי. היא נראית כרובע מגורים מוסלמי, ובכך עונה על הצורך של המשתמשים בסימולציה שתציג פנטזיה של עיר מוסלמית. מהותה של עיר זו מוחלפת בבדיית התדמית שלה. ב"דטרויט" יש אפילו מטרות חיות. חברה פרטית משכירה ניצבים בעלי חזות "מזרחית" כדי שישחקו את תפקיד הפלסטינים בהדמיה. האם "דטרויט" היא הדמיה שיצאה מכלל שליטה בעת הלוחמה בשטח עזה? בדטרויט של עזה אין גינות פרחים; התושבים אינם אלא ניצבים, והבתים ריקים מספרים או מכל סממן אחר של חיים. ההדמיה מכינה את הלוחם להתמודדות "טובה יותר" בזמן אמת, וחותרת לנטרל את גורם ההפתעה בקרב באמצעות תִרגול המקהה את הלם המפגש עם האמיתי. היא מאפשרת התמודדות מרוחקת, המושתתת על חוויות קודמות, ולא על מפגש ראשוני בשדה הקרב; בה בעת, היא עלולה

ב-4 באפריל 1968 הפעילה ג"יון אליוט, מחנכת כיתה ג' באיווה שבארצות הברית, את מקלט הטלוויזיה שלה, וגילתה כי ד"ר מרטין לותר קינג נרצח על ידי מתנקש. שם, בסלון ביתה, גמלה בלְבה ההחלטה להעביר לתלמידיה בני השמונה שיעור בגזענות. כבר למחרת ערכה אליוט את התרגיל הראשון בגזענות. באותו יום ג' החליטה להפוך את תלמידיה כחולי העיניים לנעלים על האחרים תוך שהיא מעניקה להם הטבות מיוחדות על חשבון שאר הילדים. על כחולי העיניים וחומי העיניים נאסר לשתות מאותן ברזיות. על חומי העיניים נגזר לעטות סרטים מיוחדים סביב צווארם. כחולי העיניים

לקבע דפוסי פעולה אוטומטיים וקהות חושים.<sup>2</sup>



הפכו להיות באופן מיידי כמעט שחצנים, שתלטנים ואכזריים כלפי חומי העיניים. למחרת הפכה אליוט את היוצרות - חומי העיניים הפכו להיות הנעלים, ואילו כחולי העיניים הפכו למיעוט מוקצה.

(6) במאי: וויליאם <u>The Eye of the Storm</u> ג'יין אליוט, שהסרט פיטרס) המתעד את הניסוי שלה, מוקרן בתערוכה, בחרה בסימולציה המקבילה למציאות שעל-פיה בוחרת החברה האמריקנית (כמו חברות רבות אחרות) לחלק את הסביבה הקרובה באופן גזעי-אתני. על מנת להבהיר לתלמידיה עד כמה חלוקה זו מושתתת, למעשה, על דעות קדומות ועל בורות, היא העבירה אותם תהליך של חִברות מחדש באמצעות משחק של חילופי תפקידים בין בעלי זכויות לבין משוללי זכויות. בכל אחד משני ימי התרגיל שימשו התלמידים בתפקידים שונים. למדו מקרוב על תחושותיהם של בעלי זכויות ושל חסרי זכויות. וחוו על בשרם את הדה-הומניזציה שמייצרת מערכת מעיו זו.

הסרט המתעד את עבודתה של אליוט (אשר המשיכה ופיתחה את התרגיל עם קבוצות שונות. ביניהו קבוצות אוכלוסיה בוגרות). מוכיח כי חלוקה אתנית או כל חלוקה אחרת, שבמסגרתה ניתן פתח לדיכוי האחר. אינה זקוקה למרווח זמו גדול על מנת לייצר הבניה

חברתית. חלוקות אתניות ולאומיות יוצרות קבוצות שייכוּת הנבנות על יחסי דמיון וקרבה פיזית או אחרת, מפרידות או מרחיקות קבוצות שאינן תואמות את הפרמטרים המגדירים את הקבוצה. תהליך זה מלוּוה בהענקת זכויות או בשלילתן ובשליטה באמצעות שלילה או מחיקה של זכויות האחר.

בשנת 2002 החליטה ממשלת ישראל להקים את מִנהלת ההגירה או, כפי שהיא מכונה כיום, "יחידת עוז". לרשות המִנהלת עומד תקציב נכבד, יחידות שטח וכלי רכב. בפי מהגרי העבודה נקראת היחידה "Fifty Two Fifty", שכן לוחיות הרישוי של המכוניות מתחילות תמיד במספר 52, ומסתיימות במספר 50. במאי הסרט החליט למקד את סרטו באלימות שאותה 52/50 (ו), אורי בראון, החליט למקד מפעילים שוטרי יחידת עוז במבצעים ללכידת מהגרי עבודה השוהים בישראל באופן בלתי חוקי. לצורך הפקת הסרט גייס בראון סטודנטים מן החוג לקולנוע באוניברסיטת תל אביב, ורכש מספר מצלמות וידיאו. הוא הקים מוקד טלפוני שתפקידו לרכז את הקריאות על פשיטות משטרתיות ולהעבירן לצוותי הצילום בשטח. במשך ימים ולילות יצא בראון, עם צוותי סטודנטים, לעקוב אחר פעילות משטרת ההגירה. צוותי הצילום בראשותו תיעדו פשיטות של יחידת עוז על דירות ועל קרוואנים שבהם מתגוררים זרים, ואת מעצרם ברחוב. הם תיעדו את סיפוריהם של המהגרים על אלימות השוטרים כלפיהם. הסרט מראה, בין השאר, כיצד משטרת ההגירה עוצרת לא פעם תושבים שאינם ישראליים ומתנכלת להם, רק בשל המראה הזר שלהם. כך במקרה של רופאה בבית החולים איכילוב,

שנעצרה יחד עם בחור ישראלי שניסה להגן עליה מפני האלימות שהפעילו שוטרי היחידה. לבד מתיעוד הפעילות האלימה שמפעילה משטרת ההגירה, הסרט ביקש לבחון אם נוכחותה של המצלמה בעת מעצרם של מהגרי עבודה ונוכחות הסטודנטים תפחית את רמת האלימות שמפעילה משטרת ההגירה בעת המעצרים.

בסרט <u>מחסומים</u> (1) מתעד יואב שמיר חיילים, שהוצבו לשרת בשטחים והוטל עליהם לשמור במחסומים. כמו במקרה של יחידת עוז, גם כאן מתקיים מפגש עם קהילה שונה, כאשר לחייל היכולת לקבוע כיצד יתחיל או יסתיים יומו של הפלסטיני. הסרט מתעד את המפגש של חיילים ישראליים, המוצבים במחסומים שונים בשטחים, עם אוכלוסיה פלסטינית, המבקשת לעבור דרך המחסומים בין שטחי הרשות הפלסטינית לשטח ישראל וכן בין כפר לכפר ובין עיר לעיר בתוך שטחי הרשות. מן הצפייה בסרט עולה חוסר בהירות לגבי המדיניות או העמדה שאמורים החיילים לנקוט כלפי אוכלוסיה אזרחית. דומה שאין הוראה

ברורה מה מותר ומה אסור במחסום, באיזו שפה מותר להשתמש, מי רשאי לעבור ומדוע. הסרט מציג את הבלבול שבו שרויים חלק מן החיילים, שניתן בידם הכח לשלוט בחיי אחרים, והם אינם יודעים כיצד להשתמש בו. בה בעת הוא מציג גם את מי שלוקח רחוק מדי את האחריות שניתנה בידיו, ומשתמש בה כדי להפעיל כוח ולהשפיל את הנזקקים לשירותי המעבר במחסום.

בשני הסרטים מודעים המצולמים לנוכחות המצלמה, אך אף לא באחד מהם אנו יודעים אם נוכחות זו שינתה את אופן התנהגותם של המצולמים: האם הפעילו שוטרי משטרת ההגירה מידה פחותה של כוח או האם החיילים במחסומים הפעילו יתר שיקול דעת בעת המשמרת במחסום? החשיפה אל מול מצלמה ישראלית היא חשיפה אל מול הציבור הישראלי, התומך ברובו בפעילות החיילים במחסומים או בפעילותה של יחידת "עוז", ואינו מעורר קונפליקט אצל המצולמים.

עבודותיו של רוד דיקינסון נעות על הציר שבין הדמיה לשחזור, ובוחנות רעיונות הנוגעים לאמונה ולשליטה חברתית. העבודות מציגות אירועים שאמורים היו להתקיים, אך לא התרחשו בסופו של דבר, ולחילופין - אירועים שהתקיימו. בתערוכה מציג דיקינסון

6 6

את העבודה <u>The Milgram Reenactment 2002</u> את העבודה עם גרהאם אדלר וסטיב רושטון), המורכבת ממיצב המשחזר את המעבדה של סטנלי מילגרם לפרטי פרטיה, ולצִדו סרט וידיאו החוזר על הניסוי בהשתתפות שחקנים. העבודה מזמנת למבקר התמודדות חושית מעצם השהות הפיזית במעבדה, שהות המעלה על הדעת חזרה לזירת פשע על מנת ללמוד את העדויות ולחוות אותן מקרוב. באמצעות השחזור מייצר האמן מערכת סימולציה שבמסגרתה יכול הצופה ליטול חלק בחוויה.

הניסוי של מילגרם הוא אחד החשובים והפרובוקטיביים שנערכו בשדה הפסיכולוגיה החברתית, והוא נלמד עד היום. הניסוי שוחזר פעם אחת על ידי מילגרם עצמו, ופעמים אחדות נוספות על ידי פסיכולוגים ומעבדות לפסיכולוגיה חברתית, כאשר בכל פעם השתנה רכיב אחד בניסוי. בכל הניסויים נאמר לנבדקים כי המחקר עוסק בזיכרון ובלמידה. המשתתפים לא ידעו כי הם נוטלים חלק בניסוי העוסק בציות. למשתתפי הניסוי ניתנה, לכאורה, האפשרות לבחור בין תפקידי מורה ותלמיד, כאשר התלמיד היה, למעשה, שותף פעיל בניסוי ושותף בסוד. המורה (הנבדק) ישב בחדר אחד עם החוקר; האחרון, לבוש בחלוק לבן, ניצב כמשקיף מאחורי גבו של המורה. לפני המורה עמדה קופסה ובה מתגים, ומעל כל אחד מהם סומנה עוצמת המתח החשמלי שהוא מייצר. אפילו הסימון של מתח גבוה, העלול לגבות חיי אדם, לא עצר את רוב משתתפי הניסוי מלהמשיך בו.

כעשר שנים לאחר הניסוי של מילגרם נערך ניסוי הכלא של פיליפ

מילגרם בבית הספר העל-יסודי ע"ש ג׳יימס מונרו בברונקס (מחזור 1950). הניסוי בחן את התמודדות המשתתפים עם מציאות של כלא. במרתף המחלקה לפסיכולוגיה באוניברסיטת סטנפורד פונו משרדים אחדים, ובפתחם הוצבו סורגים. באמצעות מודעה בעיתון גויסו סטודנטים ממין זכר, והם חולקו באופן שרירותי לאסירים ולסוהרים. אלו מביניהם שנבחרו להיות אסירים "נעצרו" על ידי המשטרה המקומית והובלו מכוסי עיניים ואזוקים אל ה"כלא" של זימברדו, שם הם הופשטו, חוטאו והולבשו במדי אסיר על ידי ״הסוהרים״. האחרונים קיבלו מדי סוהרים וחופש מוחלט להשליט מרות. הניסוי שתוכנן להימשך שבועיים, יצא מכלל שליטה כבר ביומו השני, עם ניסיון מרד של האסירים שדוכא בכוח על ידי הסוהרים. הוא הופסק לאחר שישה ימים, ומעולם לא שוחזר עוד באופן מדעי מטעמי אתיקה

זימברדו (Zimbardo) (6), בן כיתתו של

האמן ארתור זמייבסקי שָחזר ותיעד בעבודת הווידיאו, <u>Repetition</u> (4),

את ניסוי הכלא של זימברדו. הוא פרסם מודעה בעיתון, ובה הזמין את הקוראים להשתתף בניסוי תמורת תשלום יומי עבור עבודתם. הניסוי נמשך שבעה ימים, וכמו בניסוי הכלא של זימברדו, נבחרו המשתתפים באופן אקראי למלא תפקיד של אסירים או של סוהרים. זמייבסקי, כמו זימברדו, ניהל את הכלא הזמני תוך התמסרות מוחלטת לתפקיד מנהל הכלא שנטל על עצמו. בעבודתו של זמייבסקי אנו צופים ביחסי הכוח הנבנים בין האסירים לסוהרים תוך מספר ימים. בשונה מן הניסוי המקורי, האסירים והסוהרים בעבודה זו מורדים במנהל הכלא, ויחדיו הם מחליטים שלא להמשיך בניסוי.

פעולת השחזור, שבה משתמשים דיקינסוו וזמייבסקי, יכולה להיקרא כצורת פעולה טקסית מבוימת. המשמשת מנגנונים רבים. תפקידה למרק את המצפון הקולקטיבי ולעסוק בריפוי הפצע. לאקט השחזור ממד תיאטרלי בעל משמעות סמלית: נטילת אירוע מורכב, ופעמים רבות אמוציונלי, קידודו לכדי מוצר קל לעיכול והנמקתו באופן מקומי, מהלך המאפשר אשליה של סדר. השחזור מנתק את העבר מרגש בניסיון לחדש את המציאות שהתפוררה בנקודה זו, וכתוצאה מכך הוא מתרחש לכאורה מחוץ לזמן.

בעבודת האנימציה של נעם גלברט, <u>ניסוי 5.6.5/10 (</u>2), מתואר ניסוי (דמיוני) בנבדקים שנבחרו באקראי, אך נאמר להם כי נבחרו בשל תכונות נעלות המיוחסות להם. לנבדקים ניתנה סדרה של חוקים וכללים שרירותיים שהיה עליהם למלא. בתמורה, נאמר להם, תורגש עלייה ניכרת באיכות חייהם. רשימת הכללים, השרירותיים לכאורה, לקוחה מתוך ההלכה. בשבוע השלישי לניסוי מצליח אחד הנבדקים לנצל את הפרדיגמה לטובתו ובתוך כך צובר מעמד וכוח. הוא הופך למורה דרך ולמחנך שביכולתו לתת הוראות משלו. מכאן קצרה הדרך להחרבה מלאה ואלימה של הניסוי.

לניסויים של מילגרם ושל זימברדו קדם מחקרו של ד"ר יואן קמרון (Cameron), שנערך בקנדה ומומן על ידי סוכנות הביון האמריקנית (CIA-ה) משלהי שנות ה-50 ועד לאמצע שנות ה-60 של המאה ה-20. המחקר אמור היה לבדוק אם ניתן למחוק התניות התנהגותיות ולבנות חדשות במקומן. על מנת למחוק התניות התנהגותיות קיימות נתן ד"ר קמרון מכות חשמל לנבדקים מעל ומעבר למה שהותר עד לאותה עת. הוא סימם את מטופליו בסמי הזיה ובממריצים שונים, הכניס אותם למצב של חוסר הכרה שנמשך שבועות רבים. במקביל השמיע באוזניהם הנחיות להתניות התנהגותיות אחרות. קמרון הצליח למחוק את ההתניות הקודמות של מטופליו, אך מעולם לא הצליח להוכיח כי ניתוצה של הנפש והפיכתה לדף חלק יועילו לבניית התניות חדשות או לריפוי המטופלים שהגיעו אליו בבקשת עזרה. מחקירה של הסנאט האמריקני עולה כי קיימים מחקרים רבים מעין אלו שיוצאו מארצות הברית למדינות אחרות, עדות

להבנה של ראשי המנגנון כי המחקרים פסולים.

מכל אלמנט השומר על רצף של זמן.

התפקוד הקוגניטיבית שלהם.

דרכי הפעולה של קמרון מיושמות כיום ברחבי העולם על ידי

אנשים הנחשבים נורמטיביים, הממלאים אחר הוראות המגיעות

מלמעלה באמתלות של ניסויים מדעיים, ביטחון לאומי ומצב חירום,

תוך שהן משחררות את הפרט המבצע אותן מאחריות. דרכי פעולה

אלה כוללות בידוד הנחקר מקשר עם המציאות על ידי בידוד חושי,

הכולל השמעת רעש לבן, עצימת העיניים לדימויים מבחוץ, כיסוי

כפות הידיים והפרת סדרי השינה והאכילה על ידי ניתוק מהחוץ או

בסרט "Horizon" מן הסדרה (מן Total Isolation בסרט

ה-BBC) מתועד ניסוי שנערך על מספר נבדקים, שהתנדבו לשהות

בחסך חושי למשך 48 שעות. לנבדקים נערך מבחן קוגניטיבי זהה

לפני תחילת הניסוי ולאחריו. במשך הניסוי חוו המתנדבים חסך

חושי ברמות שונות, ולאחריו ניתן היה לזהות בבירור ירידה ביכולת

הסרט במאי: אלכס (a) The Human Behavior Experiment הסרט

הממשל הצבאי האמריקני. מריאיונות עם אותם חיילים וחיילות עולה כי כאשר שירתו בכלא, הם סברו כי הם ממלאים אחר הפקודות שניתנו להם בצורה הטובה ביותר. התמונות שהם עצמם צילמו מציגות מסכת של התעללות ועינויים מבית מדרשם של ד"ר קמרון ושל זימברדו, שעברו העצירים. לבד מחוקר אחד, שכתב ופרסם את מה שראה באבו גרייב, רוב החיילים והחיילות צייתו באופן עיוור לפקודות, ולא שאלו את עצמם אם הן חוקיות, ואם אכן הם יכולים להסיר מעל עצמם אחריות לעצירים, שלהם היו אחראים. הם לא שאלו את עצמם אילו מן הפעולות שהם מבצעים הן בבחינת התעללות לשמה המשפילה אדם אחר, פוגעת בו, מפֵרה את זכויות האדם שלו או מחללת את צלם האנוש שלו. בסרטה של תמר ירום, <u>לראות אם אני מחייכת</u> (ו), עולות תמונות קשות מעדויותיהן של שש חיילות לשעבר, המתארות שיכרון של כוח וחוסר הבחנה בין טוב לרע בעת שירותן הצבאי, בכלל זה תצלומים

שבהם פועלות מערכות כוח, המאפשרות שליטה בחיי אנשים

אחרים, וכיצד כוח זה מיושם באופן הרסני כאשר המערכת אינה

מפעילה חוקים המגבילים באופן ברור את הפעלת הכוח או את

השליטה באחרים. לדוגמה, החיילים והחיילות, ששירתו בכלא אבו

גרייב בעיראק והתעללו בעצורים שנחשדו בפעולות שונות כנגד

עם גופות של נחקרים פלסטינים לאחר שעונו. הסרט מורכב מסדרה של ריאיונות עם נשים ששירתו בשטחים. שנים אחדות לאחר שירותן הצבאי הן מביטות לאחור על עברן הצבאי הרודף אותן, ומנסות להתמודד עם המציאות האזרחית בהקשר לזמן שבו

שירתו כחיילות. מן המונולוגים של שש גיבורות הסרט עולים מצוקה, סבל ורגשות אשם. קשה להבין, כיצד נשאבו בקלות כזו אל תוך עולם של מעשי עוולה וגילויי אלימות של חיילים כלפי אזרחים ועצירים, מדוע שיתפו פעולה, ומדוע הסכימו להיות חלק ממערכת ההשתקה ששמרה על סודות הפלוגה?

ההודאה שלאחר מעשה נתפשת כסוג של לקיחת אחריות והתמודדות עם העבר, בעיקר כאשר גילוי הסוד הנו פומבי וכרוך, לא פעם, בכאב ובהודאה באשמה ללא משפט. החשיפה, במקרה זה, היא תקשורתית, תובעת התמודדות יומיומית עם האשמה. במקביל מתבצעת פעולה של העברה, שבמסגרתה כל מי שהאזין לווידוי או להודאה, נוטל אחריות מעצם הידיעה ומסיר אותה באופן חלקי מעל המתוודה.

במוקד עלילת סרטו של אבי

מוגרבי,  $\underline{Z32}$  (1), עומד חייל לשעבר ביחידה מובחרת, שהשתתף בפעולת נקם על הריגתם של שישה חיילים ישראליים, פעולה שבה נרצחו שני שוטרים פלסטיניים. הוא מתוודה ומשחזר את אירוע ההרג בפני בת זוגו ובפני הצופים. עדותו מתייחסת לחלקו ברצח ולתחושות הטעונות שהוא נושא על גבו מאז התקרית. בסרט חוזר החייל-לשעבר ומשחזר את ליל האירוע פעמים מספר בפני חברתו לחיים. בנוסף, הוא חוזר למקום האירוע בחברת מוגרבי ומשחזר בפניו את פעולת הנקם. בדומה לשחזור רצח שאינו קביל כראייה משפטית, אך משמש כהודאה בביצוע הרצח, גם אם אינה הודעה משפטית, הרי גם במקרה זה השחזור והחזרה על מהלך ביצוע ההרג משלבים בין האשמה האישית לאשמה הקולקטיבית, ובין התשוקה למחילה לבין ההנאה מן החזרה ומשחזור שיכרון הכוח, שהתקיים בעת פעולת הנקם הצבאית. לנו, כצופים, משמשת פעולת השחזור כסוג של זרז למירוק המצפון, תוך השתתפות שאינה

עבודת הווידיאו של האמן דוד ריב, ניעלין 1.5.2009 (8), נפתחת בירי גז מדמיע לעבר חצר שבה נמצאים בעלי הבית ופעילים

Eye of the Storm, 1968, ABC News | 6

גיבני) קושר בין הניסויים שנעשו על ידי מילגרם וזימברדו, העוסקים במנגנוו המייצר ציות עיוור או כניעה לכוח. לביו אירועים פוליטיים (קבוצת "אנרכיסטים נגד החומה")." מיד לאחר זריקת

מחייבת נטילת אחריות.

רימוני הגז אל תוד חצר הבית. אנו עדים לכניסתה של קבוצת חיילים ממשמר הגבול העולה לגג הבית. החיילים אינם מציגים כל מסמד המאשר להם לפרוע אל תוד הבית. גם לאחר שהם מתבקשים להציג ולעבר בעל הבית פצצת גז מדמיע מגג המבנה. הגג משמש את החיילים כנקודה לתצפית ולירי לעבר מפגינים ברחובות הסמוכים ואתם לא נוושים את זה. צריד להיכנס אליהם הביתה בשתיים בלילה ידי ריב בציור בוגונוויליה (8). ריב ניתק את האירוע המקדים על ידי ציור פריים אחד מתוך הווידיאו, ובו נראים מספר חיילים צועדים על שביל עפר, לצדם פורח פרח הבוגונוויליה

> הצומח מעבר לחצר הבית. נוכחותם של "אנרכיסטים נגד החומה" היא גורם מפריע לעבודתם של החיילים. הם אינם מקבלים את הכוח שמפעילים החיילים כמובו מאליו ומסרבים להיכנע לו. תמיד הם תובעים לבדוק אם פעולה זו או אחרת, שבה ווקטיח החיילים ארו אושרה רמקרה זה -כניסה לביתו של אזרח פלסטיני. קבוצת האנרכיסטים משתמשת בכוחה האזרחי, ואינה מצייתת לקוד האומר כי החזק פיזית הוא השולט. כד היא יוצרת מטרד או עימות עם החיילים, החייבים להתייחס לתביעתם, השונה מגישת רוב החיילים כלפי הפלסטינים שבעיניהם אינם נחשבים לשווים: בתיהם ורכושם של הפלסטינים נתפשים כשטח הנתון לשליטה, ועל כן החיילים, לתפישתם, אינם מחויבים לציית לחוקים אזרחיים. ולעתים אף

אייל איצקוביץ, במאי הסרט זועמים (1), עוקב אחר חברי קבוצת הפעילים "אורכיסטים

שבו משתתפים חיילים. מתנחלים. פעילי

במיוחד תצלומי העימותים בזמו ההפגנות). לדבר בעד עצמן, וכמעט אינו מתערב בסרט. אנרכיסטים נגד הגדר" היא קבוצה" שהוקמה בשנת 2003 במטרה לפעול נגד "גדר ההפרדה" – החומה שבונה ישראל נול אדמות פועלת הקבוצה בשיתוף פעולה הדוק עם פלסטינים במאבק עממי נגד הגדר והחומה כגדה המערבית. נגד המצור וההתקפות על רצועת עזה ונגד הכיבוש בכלל. במרוצת השנים השתחפו חברי הקבוצה במאות הפנוות: הו בהפגנות בערי הגדה ובכפריה, המאורגנות על ידי ועדות עממיות פלסטיניות, והו בהפגנות בתוד ישראל. שמטרתו להציג בפני הציבור בארץ את הכיבוש ואת נזקיו, ולקרוא לציבור

בחופשיות יחסית ממקום למקום. כוחות הצבא והמשטרה מהססים יותר להפעיל אלימות קיצונית כלפינו, ומערכת המשפט האזרחית. שאליה אנו כפופים, מעניקה לנו זכויות יסוד הנשללות משותפינו הפלסטינים, הנשפטים במערכת צבאית. לכן בחרנו להפוך את הפריבילגיות האלה לכלים לסולידריות עד כמה שאפשר. ההפגנות

המשותפות אינן רק מסר פוליטי של היתכנות שיתוף הפעולה, אלא גם דרד להתייצב לצד שותפינו הפלסטינים".

בסדרת התצלומים של דוד טרטקובר, I'm Here), שותל האמן טרטקובר מודפסת המילה "אמו". התצלומים הם תצלומי עיתונות טרטקובר, לבוש באפוד האמן, כמעין עד למעמד האירוע המצולם





שבה הוא חי. כל חברי הקולקטיב שותפים באחריות, ולכולם הזכות

לפקפק ולברר אם הם רוצים להיות חלק ממנו. הסכנה הקיומית

לחייה של חברה היא הסירוב לשאת באחריות לפעולותיה ובידול

ממנה. לעומת זאת, אי-ציות לקולקטיב מוּנע דווקא מתחושת

אחריות קולקטיבית ומנכונות לשלם את המחיר המגיע עמה לעתים.

אי-ציות (סירוב) הוא ניסיון לתקן את החברה, ולא לחתור תחתיה. הסרבן המצפוני משמש כסוכן מוסר הפועל למען שינוי חברתי, ביווו שהציות עומד בניגוד לעקרונות המוסר שלו. הסרבו המצפוני החובה היא להכיר בזכות לסירוב מצפוני כחלק מן השמירה על בבוד האדם וחירותו. אי-ציות מתקיים אל מול הנהגת החברה. כאשר לכל פרט נתונה הזכות למחות. באמצעות פעולת הסירוב.

נגד הוראות הנוגדות את ערכי המוסר האישיים שלו.

קיום אינדיווידואלי בהתאם לעולם ערכים עצמאי הוא אוטופי.

ו"להחררנ" אל חוד הפרדינתה הקולקטירים זהו ביטוי לתלות הנפשית של היחיד בסמכות. וביטויה זוכה היחיד בהקלה הנובעת מהתנתקות מו האחריות האישית מעצם היותו "שייד" לקולקטיב. שיוד זה השרירותי של הקולקטיב, ותפקידה של הסמכות לבטל את מאפייניו האישיים (הסימוו האישי שלו) כדי שיוכל לשמש ככלי המייצג דבר-מה מעבר לאישיותו שלו: בהכרח, פעולה זו מבטלת גם את חשיבותו של האחר.

ו. חנה ארדנט, אייכמן בירושלים: דו״ח על הבנאליות של הרוע, תרגום: אריה אוריאל (תל אביב: בבל, 2000),

2. טקטיקת הזרה נוספת המשמשת את המערכת הצראים ווננום לושפה חדירה ושל מווחים וצירופים דילול והוווחותה ווד ווזהת מייצרית הרחקה ווזל הווימות ודה-הומויזציה וחל הצד האחר חוד וחמירה נול וחיח

מרחב סטרילי, שבו תודעות מניעות פעולות. דוגמאות נוספות הו לפושעים), או ביטויים, כגון ״תרחיש״ ו״מינוף״. שתפקידם ליצור הזרה

מייצרת בעיה המוגדרת לרוב כ"גורם האנושי". מחיקת האחר רווות צדק רלוווהו מאפווורת לרצנו לו ורו דררית שאיו הדעת מסוגלת לשאתם כאשר הם מבוצעים על

3. המפגשים השבועיים בין החיילים לפעילי שמאל מתקיימים זה שנים מספר בבילעין, וכיום גם בניעלין, והם נושאים אופי של ריטואל. המפגש מתקיים מדי יוח ווזיווזי בחביבות הווזוה 12:00 בצהבית לבור לאחר חפילח הצהריח רמחנד הרפר החיילים חוווורי הרפר (בילעין או ניעלין) ופעילים מתייצבים מדי יום שישי בכוחות שאינם שקולים, למסכת ידועה מראש.

http://www.awalls.org/hebrew :מתוך אתר הקבוצה

6 6

## شريرٌ منذَ صغرّه جلیت ایلات، ران کاسمی ایلان

مِثِّل عام 1961 دخول صوت "الآخر" الإسرائيلي المكبوت الي قلب الخطاب الحلي، مع إفتتاح محاكمة أيخمان في "بنايات الأمة" في القدس في شهر نيسان من ذلك العام. هذا الحدث المؤسِّس كشفَ وللمرة الأولى، أمام المجتمع الإسرائيلي، أصوات الناجيين من النازية والذين لعبوا دور شهود العيان. لاحقا. ستكتبُ حنّة أرندت (Arendt) في كتابها أيخمان في القدس عن شهادة أيخمان: "كان وكأنه يُجمل في هذه

> اللحظات الأخيرة، العبرة من الدرس الطويل هذا في شرّانيّة الإنسان - الى أية حدود مروعّة، من الصعب التعبير عنها بالكلمات او الأفكار هي تفاهة الشرّ<sup>..</sup>.

فى ذات السنة التي استمرت فيها محاكمة أيخمان. أقام ستانلي ميلغرام (Milgram) [6] في قسم علم النفس التابع لجامعة بيل، تجربته المشهورة في علم النفس الاجتماعي، "الرضوخ للسُلطَة ". ميلغرام أراد أن يُثبت الإدعاء القائل بأن المتعاونون مع برنامج الإبادة النازيّ "لم يفعلوا شيئا، سوى أنهم، أطاعوا الأوامر". التجربة فحصت تأثير السلطة الآمرة ومدى موافقة المشاركين على إطاعة المرجعية، والتي أعطتهم أوامر للقيام بأعمال تتناقض وقيمهم التي يؤمنون بها. في سلسلة التجارب الأولى التي قام بها ميلغرام, وافق %65 من المشاركين على إعطاء ضربات كهربائية بقوة متزايدة. تتراوح ما بين 15 وحتى 450 واط. لإنسان آخر فقط لأن وكيل ذا نفوذ أعطاهم امر بالقيام بهذا الفعل. ومع ان

جزء منهم عبروا عن اعتراضهم على الأمر والفعل فإن أباً من المشاركين لم يوقف التجربة قبل ان تصل قوة الضربة الكهربائية حتى 300 واط.

المعرض "شريرٌ منذُ صغرّه" يودّ أن يطرح موضوعات للنقاش تتمحور حول الاذعان. الخضوع للأوامن الامتثال. المسؤولية والمسؤولية الإجتماعية، وأخرى تتعلق بعدم الخضوع وعدم الإمتثال بشكل عام وفي الجتمع الإسرائيلي

بشكل خاص. المعرض يدمج مواد مختلفة، أعمال فنية وأفلام وثائقية والتي تتعاطى مع الجُتمعات، الإذعان. القوة. السلطة والقاومة. وضمن هذه تدرز ثلاث منهجيات كاللازمة لهذا الموضوع, وهى: الحاكاة. التجربة والإعادة. والتي من المكن مد خط زمنى فيما بينها، بغض النظر اذا كانت -هذه الثلاثة أفكار- يفسرنّ الواقع أو يبنيّنهُ.

الْجسم ديترويت [9] مُركّب من خارطة وجدها الفنان، أمير يتسيف، في منطقة لتدريبات الجيش الإسرائيلي، ومن مقاطع فيديو وصور. اما إسم الجسم فقد إستعاره الفنان من مكان تدريب للجيش والموجود في منطقة تسأليم في جنوب البلاد. هل صدفة يُطلق اسم المدينة الأمريكية ديترويت على منطقة عسكرية للتدريبات. ديترويت وهي مدينة كانت في الماضي مفعمة بالضجيج والحياة واليوم تشبه مدينة اشباح؟ منطقة التدريبات "ديترويت" هي تقليدٌ أمين لمدينة فلسطينية تساويها بالمساحة. الحاكاة

تخلق واقع بديل (واحيانا واقع معقّم) والذي يطغى على الواقع الحقيقي. الواقع المزيّف يتحوّل الى محفّز غنيّ وجذاب. وتستطيع هذه التجربة، ليس مرة واحدة، أن تعلو على جَربة الواقع. اذا كان هذا في مدينة معدة للافلام في ديسني

لاند او من خلال "العاب الحرب" والتي تقام بين نُخب الجهاز إلاّ مجسمّات. والبيوت فارغة من الكتب او من كل دليل على

من خلال مقاطع الفيديو التي تُرافق الجسم، يعرض يتسيف مخططات الرسم المعماري ل «ديترويت» الإسرائيلية امام عدد من مخططى المدن، ويطلب منهم ان يحدثوهُ عن هذه المدينة. جميعهم، وعلى مستويات مختلفة، يعبّرون عن عدم إرتباحهم من مخطط المدينة، ولكن أحداً منهم لا يفترض أن المدينة أُقيمت لأغراض التقليد. مهندس المساجد لا بفهم لماذا يتم بناء مسجد بهذا الطول في مدينة بهذا الحجم، بينما تتعجب مهندسة أخرى لعدم رصف طريق تُسهل حركة السير من المركز التجارى الى داخل الأحياء



السكنية في مدينة حديثة كهذه. مدينة التدريبات "ديترويت" أُقيمت حتى تُهيأ الجنود لقتال في منطقة معمّرة. تبدو كحي سكنيّ مُسلم، وبهذا تسدّ

إحتياج مستخدمي الحاكاة في تقديم تصوّر يشبه مدينة مسلمة. تتم الإستعاضة عن جوهر هذه المدينة بخيال لإستعارتها. حتى أنه هناك أهداف حيّة في "ديترويت". شركة



خاصة تؤجر مجسمات ذوي مظهر خارجي "شرقي" لكي يلعبوا دور الفلسطينيين في هذا التقليد. هل "ديترويت" هي محاكاة خرجت عن كل سيطرة خلال القتال في منطقة غزة؟ في ديترويت - غزة لا توجد حدائق ورود, السكان ليسوا الهجرة او كما تسمى اليوم "وحدة عوز". مُنحت هذه الوحدة

حياة. هذه الحاكاة تعِّد المقاتل للتعامل "بطريقة أفضل" في الزمن الحقيقي، وتسعى الى خييد عامل المفاجأة في المعركة، عن طريق التدريب الذي يُبهت صدمة اللقاء مع الحقيقي. هي مَكَّن من الجابهة عن بُعد، والمرتكزة على التجارب السابقة، وليس على اللقاء الأوليّ في ساحة المعركة; وفي نفس الوقت، بإمكانها أن تُصمم قوالب للتصرف بشكل تلقائي وبرودة تامة بالأحاسيس.2 في الرابع من نيسان عام 1968 شغّلت جين اليوت، مرببة

الصف الثالث بآبوة في الولايات المتحدة. جهاز التلفاز واكتشفت أن دمارتن لوثر كينج قد أُغتيل. في صالون بيتها،

عزمت أمرها على ان تمرر لطالبها درساً في العنصرية. وفي صبيحة اليوم التالي أقامت اليوت درسها الأول في العنصرية. في يوم الثلاثاء، قررت أن ترفع من شأن الطلاب ذوى العيون الزرقاء ليصبحوا أسمى من غيرهم عن طريق إعطائهم مكافآت على حساب طلاب آخرين. لقد مُنعَ الطلاب ذوى العيون الزرقاء واولئك ذوى العيون البنية من الشرب من ذات الحنفية. وفُرضَ على ذوى العيون البنية وضع شريط خاص حول رقابهم. وبشكل فورى خوّل الطلاب ذوى العيون الزرقاء الى متغطرسين، متسلطين وقساة ججاه ذوى العيون البنيّة. في اليوم التالي، قلبت اليوت الموازين - بنيو العيون خولوا الى الجنس الأعلى مكانةً، بينما أصبح ذوى العيون الزرقاء أقلية منعزلة. [6] The Eye of the Storm الفيلم

(إخراج:وليام بيترس) والذي يوثّق نجربة جين

اليوت. يتم عرضه في المعرض. اليوت إختارت الحاكاة الموازية للواقع والتي حسبها يختار الجتمع الامريكي (مثل مجتمعات كثيرة اخرى) تقسيم الحيط القريب بشكل عرقى - اثنى. من أجل أن تُظهر لطلابها. الى اية حد تُبنى هذه القسمة. في الواقع. على الأفكار المسبقة وعلى الجهل. قامت اليوت بتمرير الطلاب بعملية "الاندماج في الججتمع" من خلال لعبة تبديل

الأدوار بين أصحاب الخقوق واولئك الذين يفتقدونها. في كل يوم من أيام التدريب تقمص الطلاب أدوار مختلفة، تعرفوا عن قرب على مشاعر من يملك الحقوق ومن يفتقدها، وجربوا على جلدهم عملية ازالة الصفات الانسانية التى يخلقها نظام من هذا النوع.

الفيلم الذي يوثّق عمل اليوت (والتي استمرت وطـورت هذه التجربة مع محموعات مختلفة، من بينها محموعات بالغة). يُثبت أن التقسيم الإثنى او كل تقسيم آخر. والذي في إطاره تُعطى إمكانية لقهر الآخر ليس بحاجة الى مدة زمنية طويلة حتى يُنتج بُنية مجتمعية. التقسيم الإثنى او القومى يخلق مجموعات إنتماء والتى تؤسس على علاقات التشابه والقربة الجسدية او انواع اخرى منها، تفصل او تُبعد الجموعات التي لا تتوافق مع العوامل

التى تعرِّف الجموعة. هذه العملية يرافقها منح حقوق او منعها والسيطرة من خلال إنكار وسلب حقوق الآخر. فى عام 2002 قررت حكومة إسرائيل أن تُقيم مديرية

Eye of the Storm, 1968, ABC News | 6

The Stanford Prison Experiment, 1971 | 6 The Pennsylvania State University

ميزانية محترمة، قوات أرضية ووسائل نقل. مهاجرو العمل يُسمّون هذه الوحدة "Fifty Two Fifty"، لأن لوحات ترخيص السيارات الخاصة بالوحدة تبدأ دائما بالرقم 50. وتنتهى بالرقم 52. مخرج الفيلم 50/52 [1] أورى براون، قرر أن يسلط الضوء في فيلمه على العنف الذي يستعمله شرطيو وحدة عوز في حملاتهم لأسر مهاجري العمل الماكثين في إسرائيل بشكل غير قانوني. من أجل إنتاج الفيلم. جنّد براون طلاب من قسم السينما في جامعة تل ابيب، واقتنى عدد من كاميرات الفيديو. أقام براون خط هاتفي كانت وظيفته تركيز التوجهات التي تصلهم عن مداهمات الشرطة وتمريرها لفريق التصوير في الميدان. على مدى أيام وليالي خرج براون. وفرق الطلاب. لتتبع فعاليّات شرطة الهجرة. لقد وثقت فرق التصوير مُداهمات وحدة عوز على شَفق وقوافل يعيش فيها

> إ يقا فهم بالشارع. ووثقوا أيضا قصص المهاجرين عن عنف الشرطة الموجه ضدهم. يعرض الفيلم، مــن بــين ما يعرض، كيف تقوم الشرطة، عــدة مــرات، باعتقال

سكان ليسوا

اسرائيليين وتهاجمهم، فقط لانهم يبدون غرباء. هكذا حدث فى حالة طبيبة من مستشفى ايخيلوف، والتى تم إعتقالها مع شاب إسرائيلي حاول حمايتها من العنف الذي وجهه اليها رجال الشرطة من هذه الوحدة.

عدا توثيق العمليات العنيفة التي تقوم فيها شرطة الهجرة. يودُّ هذا الفيلم أن يفحص اذا ما كان تواجد الكاميرا فى وقت عملية إعتقال مهاجري العمل وتواجد الطلاب أيضا سيخفف من حدة العنف الذى تستعمله شرطة الهجرة فى وقت الإعتقال.

في الفيلم حواجز [1] يوثُّق يوآف شمير الجنود، الذين بُعثوا للخدمة العسكرية في المناطق الحتلة وأسندت اليهم مهمة حراسة الحواجز. مثل حالة وحدة عوز. هنا أيضا. هناك لقاء

> مع مجموعة مختلفة, بينما تكمن لد*ى* الجندي القدرة فى أن يقرر كيف ببدأ او ينتهي يــوم المواطن الفلسطيني الفيلم يوثق المواجهة بين الإسرائيليين،



المدنيين. يبدو أنه لا يوجد أوامر واضحة، بماهية الأشياء

المسموحة وتلك الممنوعة في الحاجز أية لغة مسموحة ومن يُسمح له بالمرور ولماذا. يعرض الفيلم حالة البلبلة التي يعيشها قسم من الجنود, والذين مُنحوا إمكانية التحكم بحياة آخرين. ولا يعرفون كيفية استعمال هذه القوة. وفي نفس الوقت، يعرض لنا اولئك الذين أفرطوا بإستعمال المسؤولية التي ألقيت على كاهلهم، وإستعملوها ليسيطروا بالقوة ويذلُّوا من هم بحاجة للمرور في هذه الحواجز. في الفيلمين. يعي من يتم تصويرهم، الى أنه هناك كاميرا.

ولكن بإثنيهما نحن لا نعرف اذا ما كان وجود الكاميرا قد غيّر من سلوك من تم تصويرهم: هل شغّل شرطيو وحدة الهجرة قدر أقل من القوة أو هل فكر الجنود مليّاً وهم في الحواجز يأدون ورديتهم؟ إن الإنكشاف أمام كاميرا إسرائيلية هو إنكشاف أمام االجمهور الأسرائيلي، والذي بغالبيته يؤيد



أفعال الجنود في الحواجز وعمل وحدة "عوز". وهذا لا يُثير تخيطات لدى من يتم تصويرهم.

أعمال رود ديكنسون، تتحرك على الحور الذي يربط ما بين الحاكاة والإعادة. وتمتحن أفكار متعلقة بالإيمان والسيطرة الإجتماعية. الأعمال تعرض أحداث كانت يجب أن تقع. ولكنها في النهاية لم تقع، وبالمقابل - أحداث وقعت فعلا. فى المعرض يقدم ديكنسون العمل The Milgram [5] Reenactment 2002 (بالاشتراك مع جراهم ادلير وستيف روشطون). والمُرّكب من مُجسم يعيد إحياء مختبر ستانلي ميلغرام حتى تفاصيله، والى جانبه فيلم فيديو يُعيد أداء التجربة بمشاركة مثلين. تواجد الزائر الماديّ في الختبر يتطلب منه مواجهة حسيّة بحتة. تواجد يذّكر بالعودة الى مكان

الجرمة من أجل التعرف على الأدلة واختبارها عن قرب. من خلال إعادة الاحياء هذه ينتج الفنان نظام محاكاة والتي في اطارها يستطيع الزائر أن يأخذ دورا بالتجربة.

جَربة ميلغرام هي إحدى التجارب الهامة والمستفزة التي أقيمت في مجال علم النفس الإجتماعي. وهو ما زال يُدّرس الى يومنا هذا. لقد تم إعادة التجربة مرة واحدة على يد

میلغرام، ومرات اخری علی ید علماء نفس ومختبرات علم النفس الإجتماعي، وفي كل مرة تغير مكوّن واحد بالتجربة. في جميع التجارب التي أُجريت قيل للمشاركين فيها ان البحث يدور حول الذاكرة والتعلّم. لم يعرف المشاركون أنهم يأخذون دورا في تجربة حول الإذعان. وقد أُعطى المشاركون الامكانية، للاختيار بين دور المعلم او دور التلميذ. بينما كان التلميذ، بالفعل، مشارك فعّال في التجربة وشريك بالسرّ. المعلّم (الذي يقوم بالتجربة) يجلس في غرفة واحدة مع الباحث; الأخير, يلبس روب أبيض, ويقف كمراقب من خلف ظهر المعلم. امام المعلم كان صندوق وفيه مفاتيح كهربائية وعليها اشارة بالقوة الكهربائية التي تشغلها. حتى الاشارة الجهد كهربائي عال. والذي بامكانه أن ينهى حياة انسان. لم يمنع غالبية المشاركين في التجربة من الاستمرار بها.

بعد إنقضاء عشر سنوات تقريبا على بجربة ميلغرام، أقيمت قجربة السجن لفيليب زيمباردو (Zimbardo)[1]، ابن صفه لميلغرام في المدرسة الاعدادية على اسم جيمس مونرو ببر و نکس (خریجی 1950). التجربة فحصت مواجهة المشاركين لواقع السجن. أُقيم السجن، في الطابق الأرضى لقسم علم

النفس في جامعة ستانفورد حيث تم إخلاء عدد من المكاتب وعلى مدخلها اقيمت القضبان. تم تجنيد طلاب ذكور من خلال اعلان في الصحيفة. وتم تقسيمهم بشكل اعتباطي الى أسرى وسجّانين. والذين تم اختيارهم ليكونوا أسرى تم "اعتقالهم" على يد الشرطة واقتيادهم بالاصفاد وعيونهم مغطاة الى سجن زمباردو. هناك تمت تعريتهم وتعقيمهم وإلباسهم زى السجناء على يد "السجانين". لقد لبس السجانين ملابس خاصة لهم أيضا، واعطيت لهم الحرية التامة لتقويم النظام. التجربة والتي تم التخطيط لها لتدوم أسبوعين. خرجت عن كامل السيطرة في يومها الثاني، مع محاولة تمرد السجناء التي أخمدت بأيدى السجانين. وتم إيقاف التجربة بعد ستة أيام. ولم تتم إعادتها ابدا بشكل علمي

باسم أخلاق المهنة. الفنان آرثور زمايبسكى أعاد ووثق في عمله [4] Repetition السجن لزيمباردو. وضع اعلان في الصحيفة ودعا فيه القراء الى الاشتراك بالتجربة مقابل أجر يومى لعملهم. استمرت التجربة سبعة أبام وكما في تجربة زيمباردو تم اختيار المشتركين لأدوار الأسرى والسجناء

1 1 6 6

بشكل اعتباطي. زمايبسكي، كما زيمباردو. أدار السجن المؤقت باخلاص تام لدور مدير السجن الذي اخذه على عاتقه. بعمل زمابسكي نشاهد علاقات القوة الآخذة في التمأسس بين الاسرى والسجانين بعد بضعة ايام. وبعكس التجربة الحقيقية، يثور الاسرى والسجناء سويا على مدير السجن، ويقررون عدم الاستمرار بالتجربة.

فعل الإعادة. الذي يستعمله كل من ديكنسون وزمايبسكي. من الممكن رؤيته كأداة عمل طقسية تم إخراجه، والذي يستعمل في العديد من آليات العمل. وظيفته تقع في تليين الضمير الجماعي والانشغال مداواة الجرح. لفعل الإعادة بُعد مسرحي ذي معنى رمزي: إستحضار حدث مُركّب، وفي الكثير من الحالات مؤثر في المشاعر. تشفيره الى سلعة سهلة الهضم ومحاورته بشكل محلى، عملية تمكن من خلق وهم لنظام معين. الإعادة تعزل الماضى عن الشعور في محاولة لتجديد الواقع الذي تهشُّم في هذه اللحظة، ونتيجة لذلك فهو كأنه يحدث خارج الزمن.

في عمل الرسوم المتحركة لنوعم جيلبرت. غِربة 5.6.5/10 [2] يتم وصف جَربة (خيالية) مُمتحَنين والذين إختيروا بشكل اعتباطي، ولكن قيل لهم أن إختيارهم تم بسبب حيازتهم

> على صفات سامية في شخصهم. أعطى المتحنين سلسلة من القوانين والقواعد الاعتباطية التى عليهم تنفيذها. وسيشعرون بالمقابل بتحسن في جودة حياتهم. قائمة القواعد، الاعتباطية في الظاهر. مأخوذة من قوانين الدين اليهودى (الهلاخاة). في الأسبوع الثالث للتجربة ينجح احد



وقدرة بسببها. يُصبح مرشد ومربى والذي مقدوره ان يعطى تعليماته الخاصة. من هنا, فإن الطريق لدمار التجربة بشكل عنيف، قصير للغاية.

لقد سبق تجارب ميلغرام وزمباردو. بحث لد. يوآن كاميرون (Cameron). والذي اقيم في كندا وموِّل على يد وكالة الإستخبارات الامريكية (ال-CIA) من بداية سنوات ال-50 وحتى منتصف الستينات من القرن العشرين. هدف البحث كان فحص إمكانية محوّ نزعات سلوكية معينة وبناء أخريات مكانها. ومن أجل محو نزعة سلوكية قائمة إستعمل د.كاميرون الضربات الكهربائية على المشاركين وبدرجات أعلى بكثير من المسموح به حتى ذلك الوقت. لقد قام

> بتخدير المتعالجين لديه بواسطة مخدرات تسبب الهلوسة ومنشطات اخرى، والتي أدخلتهم في حالات من عدم الوعى إستمر لاسابيع طويلة. بالأضافة، قام باسماعهم توجيهات لــطــرق تــصــرف مختلفة. كاميرون نجح محو السلوك السابق للمتعالجين لديه، لكنه

إمكانية سحق النفس وخويلها الى ورقة بيضاء والذي هو أمر ذي فائدة في تأسيس سلوك جديد او في معالجة من جاء اليه طلبا للمساعدة. من خقيقات لجلس الشيوخ الأمريكي يتضح أن العديد من الابحاث من هذا النوع تم تصديرهم من الولايات المتحدة الى دول أخرى بسبب معرفة من يقف على رأس هذ المؤسسات ان هذه الابحاث غير شرعية.



طُرق عمل كاميرون تُطبّق اليوم في أنحاء العالم على

بد أناس يعدّون طبيعيين للغاية، والذين يطبقون أوامر

تُعطى لهم من درجات اعلى بذريعة التجارب العلمية. الامن

قدراتهم الإدراكية قبل وبعد التجربة. وخلال التجربة واجه

الختبَرون أنواع مختلفة من العزل الحسيّ. ومن بعده كان من

السهل وبشكل واضح ملاحظة هبوط بقدراتهم الادراكية

الخرج: [6] The Human Behavior Experiment

اليكس جيباني) يربط بين التجارب التي قاما بها ميلغرام

وزمباردو. والذين تناولا النظام الذي يُنتج إذعان أعمى او رضوخ

للقوة، وبين أحداث تُشغل بها أجهزة القوة، والتي تمكّن من

السيطرة على حيوات بشر اخرين، وكيف يتم تطبيق هذه

القوة المدمرة عندما لا يتم العمل حسب نظام قوانين خد

وبشكل واضح من استعمال القوة او السيطرة على الآخرين.

على سبيل المثال. الجنود - ذكورا وإناثا - والذين خدموا في

أبو غريب ونكلوا بالسجناء الذين أشتبه أنهم قاموا بأعمال

ضد الحكم العسكرى الامريكي بالعراق. من خلال مقابلات

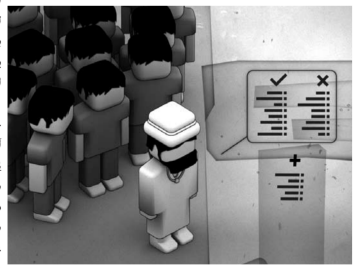
مع الجنود يتضح أنه عندما خدموا في السجن، إعتبروا أنهم ينفذون الأوامر التي أعطيت لهم بالصورة الافضل. الصور

التي صوروها بأنفسهم تعرض فصل كامل من التنكيل

والتعذيب من مدرسة د.كاميرون وزيمباردو. بإستثناء محقق

فيه جنديات. من المونولوجات مع الستة مجندات نلمس

الإعتراف الذي يخلّف العمل يُفهم كحالة من أخذ المسؤولية ومواجهة الماضي، بالذات عندما يكون كشف السر بشكل علنى وينطوى على، في العديد من المرات، الم واعتراف بالذنب دون محاكمة. الإنكشاف. في هذه الحالة، هو إعلاميّ, ويتطلب مواجهة يومية مع الذنب المقترف. وبالمقابل تتم عملية إنتقال، والتي ضمنها يتحمل- كل من استمع للاعتراف -ا لمسؤ و لية



يزيلها عن المعترفة. حبكة فيلم آفی مغربی، <u>Z32</u> [1]، جندي سابق في وحدة مختارة، والذي شــارك في

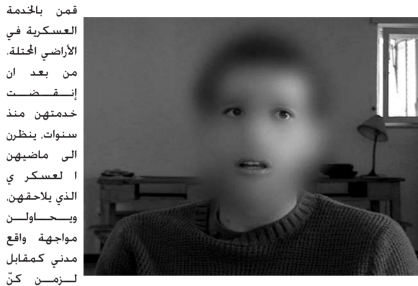
جنود إسرائيليين. وشارك في اغتيال شرطيين فلسطينيين. يقوم الجندى بالإعتراف أمام شريكة حياته وامام المتفرجين. شهادته تشير الى دوره في عملية القتل والى المشاعر المُثقلة التي يراكمها على كاهله منذ الخادثة. في الفيلم يعود الجندى السابق ويستعيد ليلة الحادثة امام رفيقة دربه.

[1]. تظهر صور صعبة للغاية من شهادات ستة جنديات سابقات، واللاتي يوصفن حالة من إدمان للقوة وعدم القدرة على التمييز بين الخير والشر خلال خدمتهن العسكرية، الى حد أنهن اخذن لانفسهن صور مع جثث لفلسطيننين بعد تعذيبهم. الفيلم مركب من سلسلة مقابلات مع نساء

واحد، والذي كتب ونشر ما شهد في أبو غريب، معظم

الجنود أطاعوا وبشكل أعمى الاوامر. ولم يتساءلوا حول

قانونیتها، او یسألوا انفسهم اذا ما کانوا یستطیعون ان



الضيق، المعاناة والشعور بالاثم. من الصعب ان نفهم، كيف تم سحبهن. بهذه السهولة الى داخل عالم من الشر واستعمال العنف الذي يقوم به الجنود ضد مدنيين وسجناء. لماذا تعاونوا. ولماذا قبلوا ان يكونوا جزء من منظومة الإسكات التي حافظت على أسرار الكتيبة؟

لكونه شريك بالمعرفة وبهذا

بالاضافة. يعود الى مكان الحادث مع مغربي ويعيد أداء عملية

Z32, 2008

אבי מוגרבי

آفي مغربي

الانتقام من جديد. بشكل مشابه لإعادة القتل الغير مأخوذ بها كدليل قانوني، ولكنها تستعمل كإعتراف بإقتراف القتل حتى وان لم تكن تصريح قانوني. فهكذا في هذه الحالة. الإستعادة وإعادة عملية القتل يمزجان بين الذنب الخاص والذنب العام. وبين الشغف بالمغفرة ومتعة الإعادة وإستعادة نشوة القوة, التي كانت في وقت عملية الانتقام العسكرية.

> لنا، نحن المشاهدون، عملية الإستعادة تلعب دور في تليين الضمير أثناء مشاركة لا تجبرنا على أخذ

يُفتتح عمل الفيديو للفنان ديفيد ريف، <u>نعلين</u> <u>1.5.2009</u> [1]. بإلقاء عبوة غاز مسيل للدموع بإنجاه

البيت ونشطاء سياسيون (مجموعة الفوضويون ضد الجدار).3 ومباشرة بعد إلقاء عبوات الغاز الى داخل ساحة المنزل.

> جنود حرس الحدود تعتلى سطح المنزل. لا يُبرز الجنود أية وثيقة تسمح لهم بإقتحام المنزل، حتى بعد ان يُطلب منهم إبراز وثيقة من هذا النوع. ومن أجل ردع النشطاء. يُلقي الجنود عليهم وعلى أصحاب المنزل قنابل الغاز المسيل للدموع

من أعلى السطح. السطح يُستعمل كنقطة مراقبة وإطلاق نار للجنود على المتظاهرين في الشوارع المقابلة للبناية. عندما ينزل الجنود من السطح ويخرجون خارج بيت العائلة. يقول أحد الضباط للجندي خت سلطته والذي يقف الى جانبه: "يجب اعتقالهم، وانتم لا تفعلون هذا. يجب الدخول اليهم في الثانية ليلا واعتقالهم، قبل وصولهم الى هنا".

> هــذه اللحظة يتم تخليدها بيد ريف من خلال رسمة <u>للنبتة الجهنمية</u> [8]. يقوم ريف بعزل الحدث السابق من خلال لقطة واحدة في الفيديو، والتي العلا فیها نری مجموعة من الجنود يمشون على طريق ترابية، والى جانبهم تزهّر نبتة "الجهنمية"، التي تنمو



ويرفضون الإذعان لها. ودائما ما يطالبون بالتأكد اذا ما كانت العملية التي يقوم بها الجنودتم المصادقة عليها - في هذه الخالة الدخول الى بيت المواطر الفلسطيني. تستعمل مجموعة الفوضويون قوتها المدنية. ولا تُذعن للقانون المانون

الذي يقول أن القوى جسمانيا هو هو المسيطر. وهكذا تخلق إزعاج ومواجهات مع الجنود. والذين يجبرون بدورهم على التعامل مع طلبهم. بخلاف تعامل الجنود مع اغلب

الفلسطينيين، والذي لا يسوون شيئا بنظر الجنود. فبيوت واملاك الفلسطينيين تعتبر مساحات مكن السيطرة عليها، ولهذا فان الجنود. حسب فهمهم، ليسوا مضطرين للامتثال للقوانين المدنية، واحيانا، ليس حتى للقوانين العسكرية.

ايال ايتسكوفيتس، مخرج غاضبون [1]. يواكب في فيلمه أعضاء مجموعة النشطاء "فوضويون ضد الجدار". الفيلم



يواكب قصص أربعة من أعضاء الجموعة من خلال نضالهم. نشاط هذه الجموعة قوبل ومازال باضطهاد عنيف من قبل



مؤسسات الدولة. مئات الفلسطينيين وعشرات الإسرائليين والأجانب اصيبوا. ومئات الإعتقالات التي انتهت بعشرات لوائح الإتهامات. ومع هذا تستمر الجموعة هذه بعملها ولا تتنازل عن مقولة رفضها في ان تكون في حالة عداء. او عن رسالتها في شراكة بالنضال الشعبي ضد الاحتلال. الفيلم يصف نشاط هذه الجموعة والعنف الجاري في المناطق



الحتلة; مشاهد مرّوعة يشارك بها جنود، مستوطنون. نشطاء من اليسار وسكان المنطقة العرب. ايتسكوفيتس





يترك للصور. والتي غالبا ما تكون قوية ومفزعة (بالذات تصوير الصدام وقت المظاهرات). مساحة التواصل مع المتفرج.

"فوضويون ضد الجدار" هي مجموعة أقيمت في عام 2003 بهدف العمل ضد "جدار الفصل" - الجدار الذي تبنيه اسرائيل على أراضى الفلسطينيين في الضفة الغربية. منذ ذلك الحين والى يومنا هذا تعمل الجموعة وبتعاون وثيق مع الفلسطينيين في نضال شعبي ضد الجدار في الضفة الغربية، ضد الحصار والهجوم على غزة وضد الإحتلال بشكل

عام. بمرور السنوات اشترك اعضاء الجموعة مِئات المظاهرات: مظاهرات في مدن الضفة 🖠 وقراها. والتي يتم تنظيمها على يد اللجان الشعبية الفلسطينية، ومظاهرات داخل اسرائيل، والتي تهدف الى كشف الاحتلال وأضراره الى الجمهور الإسرائيلي، ومناشدة الجمهور بالانضمام الى النضال. "كإسرائيليون نحن نعى الحقوق المفرطة التى تعطينا اياها سلطة الاحتلال، حتى عندما نحتج عليه. من السهل علينا التنقل بين مكان واخر.

قوات الشرطة والجنود يترددون في إستعمال عنف متطرف ونظام القضاء المدنى، والذى نخضع له، يعطينا

حقوق أساسية يتنكرون لها عند الحديث عن شركائنا الفلسطينيين، الذين تتم مقاضاتهم في القضاء العسكري. ولذلك فقد اخترنا ان نحوّل هذه الإمتيازات، بالقدر الذي نستطيعه، لأدوات تضامن. المظاهرات المشتركة هي ليست فقط رسالة سياسية حول امكانية التعاون. وانما هي طريقة للوقوف الى جانب شركاءنا الفلسطينيون<sup>".4</sup>

فى سلسة صور ديفيد ترتكوفير، I'm"Here" [1]. يضع الفنان بشكل ديجيتالي

شخصيته في حوادث واماكن مختلفة. يلبس على جسمه سترة خدمات الانقاذ او الطوارئ, بينما على سترة ترتكوفير طُبعت الكلمة "فنان". الصور هي صور من الصحف عن جدار الفصل في ابو ديس. قلقيلية، راس التايه، القدس، تل ابيب والخليل، ودائما ما تُستمد هذه الصور من علاقة ما مع الإحتلال. في الخليل 180303 نرى جندي يحمل سلاحه في مقدمة

الصورة. في مستوى آخر للصورة من المكن ان نقرأ على ظهر القميص الجملة التالية "Are you Jewish? yes=life no=death" في افق الصورة نرى ترتكوفير يلبس سترة الفنان وكأنه سيتم تصوريه. ليس لانه كان هناك مسبقاً، ولكن لانه يدمج نفسه، ولا يخرجها من هذه الصورة والصور الاخرى. من خلال وضع نفسه في حوادث مختلفة تتم حوله. يأخذ ترتكوفير على نفسه المسؤولية : يموقع نفسه كمراقب لا يحوِّل ناظره عن الاحداث.

وايضا، كشاهد يعرض علينا شهادته، خَركهُ المعرفة أن حرية الرأى ليست حق وإنما واجب. تجاهل المسؤولية الشخصية لا خرر الفرد من خمل مسؤولية الجتمع

الذي يعيش فيه. كل افراد الجتمع مشاركون بالمسؤولية، ولجميعهم الحق في التردد وفحص اذا ما كانوا يريدون ان يكونوا جزء منها. الخطر الوجودي لحياة مجتمع هو رفض خمل مسؤوليته والانفصال عنه . وبالمقابل. م الرضوخ للجماعة بحركه عادة الشعور. بالمسؤولية تجاه الجماعة وقابلية لدفع ثمن ما يتطلبه عدم الرضوخ هذا. عدم الرضوخ (الرفض) هو محاولة لتصحيح الجتمع، وليس

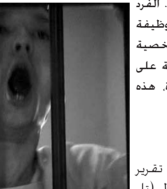
للتآمر ضده. رافض الخدمة (بسبب ضميره) يلعب دور وكيل أخلاقي والذي يعمل من اجل التغيير الإجتماعي، وبسبب كون الإذعان يتناقض وقيمه الأخلاقية. رافض الخدمة لا يغضّ



الوجود الفرداني حسب عالم من الأخلاق المستقلة، هو شيء مثالي، ومن المكن أن يقع فقط في شروط مخبريّة. هذا الوجود المستقل للفرد يَبطُل عند تواجد آخرين، ويُبنى من خلال العلاقة معهم. هذا النظام يدفع الفرد إلى تعطيل منظومته الاخلاقية الخاصة. منظومة الكوابح والاتزان الخاصة به، ويتداخل تماما بالنموذج الجماعي. هذه هى مظاهر التبعية النفسية عند الفرد للسلطة، ومظاهرها تكمن بإندماجه

منظومة هرمية. وكمقابل، يحصل الفرد على إعانة نابعة من إنفصاله عن المسؤولية الشخصية لكونه "ينتمى" لجموعة.

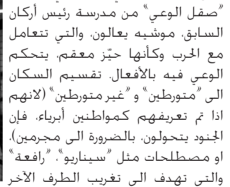
> هذا الإنتماء يعطى للمجموعة قوتها. الفرد هو دليل عشوائي على الجموعة، ووظيفة السلطة أن تُبطل من خصاله الشخصية حتى يستطيع أن يُستعمل كأداة دالة على شيء ما يفوق شخصيته, بالضرورة، هذه العملية تبطل أهمية الاخر.



1. حنّة أرندت، أيخمن في القدس: تقرير عن تفاهة الشرّ، ترجمة: آرية أوريال (تل ابيب: بابل، 2000) ص 263.

2. عملية تغريب إضافية تقوم بها الأجهزة العسكرية. هي من خلال اللغة. وتتمثل بدخول مصطلحات من العالم الأكادمي والنظريات الفلسفية والتي تمر عملية تخفيف وتفريغ من المعنى، حتى تنجح في إبعاد الصراع وعملية تجريد الآخر من إنسانيته، وبالمقابل الحافظة

على خطاب نقى وعقلانى. مثال، الجنود يتحولون، بالضرورة الى مجرمين). او مصطلحات مثل "سیناریو<sup>»، «</sup>رافعة<sup>'</sup>



من أُجل محو وجوده. هذا التبسيط والتفريغ من المعنى للواقع، تخلق مشكلة والتي تُعرّف بكونها "العامل

الأنساني". محو الآخر باسم عدالة ما تمكّن من القيام ضده بأعمال لا يتحملها الوعى بالذات عندما تُنفذ ضد "إنسان". 3. اللقاءات الاسبوعية بين الجنود ونشطاء اليسار تقام منذ سنين في بلعين، واليوم ايضا في نعلين، وحَمل هذه للقاءات صفات طقوسية. يتم اللقاء كل يوم جمعة، في حوالي الساعة الثانية عشرة ظهرا، غاليا بعد الصلاة في مسجد القرية. الجنود، سكان القرية

(بلعین او نعلین) والنشطاء یقفون کل یوم جمعة بقوات غير متكافئة، لفصل معروق مسبقا.

4. من موقع الجموعة: http://www.awalls.org/hebrew









8 | בוגונוויליה, 2009 | ניעלין 1.5.2009, דוד ריב ﻪﻳﻤﻨﻬﺎﺟﺎ، 2009 | نعلين، 1.5.2009، ديفيد ريف

Bougainvillea, 2009 | Nial'in 1.5.2009, 2009, David Reeb

I Am Here, 2005 | 3 דוד טרטקובר ן צלמים: זיו קורן ן אלכס ליבק

David Tartakover | Photographers: Ziv Koren, Alex Levac

ديفيد ترتكوفيرا مصور: زيف كورين، اليكس ليفاك

Stanley Milgram Experiment OBEDIENCE, The Pennsylvania State University

and acts of violence perpetrated by soldiers against citizens and detainees; why they agreed to collaborate, to be a part of the system of silencing which kept the squadron's secrets?

The delayed confession is perceived as akin to assuming responsibility and confrontation with the past, especially since the exposure of the secret is public, and often involves pain and admission of guilt without a trial. The disclosure, in this case, is media exposure, demanding daily confrontation of the guilt. Simultaneously, an act of transference takes place,

whereby anyone who listens to the confession or admission assumes responsibility by virtue of the knowledge, absorbing part of it from the confessor.



Avi Mograbi's film Z32 [1

centers on an ex-soldier in an elite unit who participated in an act of revenge for the murder of six Israeli soldiers, an action in which two Palestinian policemen were murdered. He confesses

and reconstructs the killing event for his life partner and the viewers His testimony relates to his part in the murder and to the charged feelings that have burdened him since. In the film, the ex-



soldier reconstructs the night of the event several times to his partner. In addition, he returns to the scene of the incident with Mograbi, and reenacts the revenge for him. Much like a murder reenactment which is invalid as judicial evidence, yet serves as confession to a crime committed, albeit not judicial, in this case, too, the reconstruction and the repetition of the killing process

combine personal with collective guilt, the desire for absolution with reconstruction of the power intoxication during the military revenge. To us, viewers, the act of reconstruction



for cleansing our consciences, through participation which does not require assuming responsibility.

Artist David Reeb's video work, Ni'ilin 1.5.2009 [8],

begins with a tear gas canister fired into the yard of a house where the owners and political activists ("Anarchists against the Wall") are present.3 Directly thereafter, a group of Border Guard fighters



climb to the roof of the house. The soldiers present no document authorizing them to penetrate the house, even when they are asked to do so. In order to scare off the activists, they throw tear gas at them and at the house owners from the roof. The roof serves the soldiers as an observation and firing post at demonstrators in the streets near the house. When they climb off the

roof and leave the family home, one of the commanders says to his subordinate who stands next to him: "We must detain them, and you don't do that. You have to enter their homes at 2 AM and arrest them, before they ever come here." Reeb documents this moment in the video in his painting Bougainvillea. He isolates the preliminary event by painting one frame from the video, featuring several soldiers marching on a dirt road, and next to them a flowering bougainvillea shrub sprawling beyond the vard of the house.

The presence of "Anarchists against the Wall" disturbs



the soldiers' work. The Anarchists refuse to take for granted the force exercised by the soldiers and submit to it. They always demand to check whether each and



every act taken by the soldiers—in this case, entry into the home of a Palestinian citizen—was authorized. The Anarchists group exercises its civic power; it does not obey the code which determines that the physically strong is the dominant. This introduces a nuisance or generates confrontation with the soldiers who must address their demand, which is opposed to the approach



of the majority of soldiers toward the Palestinians whom they regard as unequal; the Palestinians houses and property are perceived as territory subject to control,



hence, they believe, the soldiers are not forced to obey civilian laws, at times not even the laws of the army.

Eyal Eithcowich, director of the film Enraged [1], follows the story of four members of the activist group "Anarchists against the Wall" through their struggle. The group's activity has met with harsh oppression by the State. Hundreds of Palestinians and scores of

Israelis and foreign nationals have been injured, and hundreds of arrests have led to dozens of indictments. Nevertheless, the group continues its activity, refusing to forgo the message of refusal to be enemies and the partnership in a popular struggle against the Occupation. The film depicts the group's activity and the violence in the Occupied Territories; a horror vision in which soldiers, settlers, leftist activists, and local Arab citizens all take part. Eithcowich lets the images, which are often powerful and elusive (especially the depictions of confrontations during demonstrations), speak for



themselves, rarely intervening. "Anarchists against

the Wall" was established in 2003 with the intention of operating against the "Separation

Wall" erected by Israel on Palestinian land in the West Bank. Since its inception, the group has worked in close collaboration with the Palestinians in a joint popular



Wall in the West Bank, the siege, and the attacks on Gaza specifically, against the Occupation in general. Over the years, group members

struggle against the

have participated in hundreds of demonstrations: whether in West Bank villages and towns organized by Palestinian local popular committees or in Israel proper intended to present the Occupation and its harm to the Israeli public, and to call upon the public to join in the struggle. "As Israelis we are well aware of the privileges granted us by the occupation regime, even



and police forces are more hesitant in exercising extreme violence against us,

when protesting

against it. We can

move relatively

freely from place

to place. The army

and the civil law system to which we are subordinated gives us basic rights which our Palestinian partners are denied, since they are subject to military law.



Therefore, we have chosen to transform these privileges into tools of solidarity to the best of our ability. The joint demonstrations are not only a political message regarding

the very feasibility of cooperation, but also a way to stand by our Palestinian partners."4

In David Tartakover's series of photographs, I Am Here [3], the artist digitally inserted his figure into various events and places. On his body he wears an emergency services vest, yet Tartakover's vest bears the word "Artist." The images are press photographs from the Separation Wall in Abu Dis, from Qalqilya, Ras Atiya, Jerusalem, Tel Aviv, and Hebron, always drawn from incidents related to the Occupation. Hebron 180303 depicts an IDF soldier holding his weapon in the foreground. At another level of the photograph, the inscription "Are you Jewish? Yes=life No=death" may be read on the back of a T-shirt. Tartakover's figure is seen in the background, wearing his "Artist" vest, as if he were a witness to the photographed event not by virtue of his actually being there, but rather due to the fact that he inserts his figure into the photographed

event. By positioning himself within various acts taking place around him Tartakover assumes responsibility: he places himself as both an observer

who does not look away from the occurrences and as a witness who brings to us his testimony, motivated by the knowledge that the freedom for individual opinion is not a right, but

a duty. Disregard for personal responsibility does not release individual from responsibility fo the actions of society in which he

lives. All the members of the collective share in the responsibility, and they all have the right to doubt and explore whether they want to be a part of it. Refusal to take responsibility for the actions of society and setting oneself apart from it forms an existential threat to that society. Disobedience (resistance), on the other hand, is an attempt to correct society, rather than to undermine it.

The conscientious objector functions as an agent morality who operates for the sake of social change, since obedience contradicts his mora

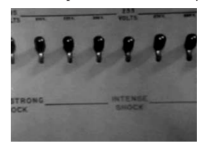
principles. The conscientious objector does not disregard the law, and the collective does not have to acknowledge his rightness. The duty is to acknowledge conscientious

objection as part of honoring human dignity and freedom. Disobedience takes place vis-à-vis the leadership of society, when each individual is given the right to protest, via an act

of objection, against instructions which contradict his personal moral values.

Leading an individual life in keeping with an independent moral agenda is utopian, and can fully occur only under laboratory conditions. Such individual existence is eliminated by the presence of others, and is based on the relationship with them. This system makes

the individual suspend his ethics, his personal checks and balances, and to "assimilate" into the collective paradigm. It is an expression of the individual's mental dependence on authority, manifested by his voluntary integration into a hierarchical system. In return the individual is granted relief stemming from the detachment from personal liability by virtue of "belonging" to a collective. It is this belonging that lends the collective its power. The individual is the arbitrary signifier of the collective, and the function of authority is to eliminate his personal characteristics (his personal



imprint) so that he may serve as a pawn representing something beyond his personality; this act inevitably eliminates the significance of the other as well.

party in order to efface its existence. Such simplification

of reality introduces a problem often dubbed "the human element." Elimination of the other in the name of some justice enables the perpetration of acts against him which would have been considered unbearable if applied to a "human being". 3. The weekly encounters between soldiers and leftist

activists have taken place for several years in Bil'in, and recently also in Ni'ilin, and they carry the nature of a ritual. The encounter takes place every Friday, around noon, usually after the noon prayer in the village mosque.



The soldiers, village inhabitants (Bil'in or Ni'ilin), and activists report every Friday in inbalanced forces, for a chronicle foretold.

4. From the group's Hebrew website: http:// www.awalls.org/hebrew



1. Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil (New York: Penguin, 1994), p. 252. 2. Another tactic of estrangement employed by

the military establishment involves language. The assimilation of academic and philosophical terminology in diluted, flattened form to generate alienation of



the conflict and dehumanization of the other party, while keeping a well-reasoned and clean discourse. For instance, the "cognitive burn" a la ex-Chief of Staff and



present Minister, Moshe (Bogie) Ya'alon, refers to war as a sterile territory where cognitions prompt action. Similar examples include the division of the population into "involved" and "non-involved" (for their definition as innocent or naïve citizens would inevitably render the soldiers, by definition, criminals), or expressions such as "scenario" and "leveraging" intended to alienate the other





Apart from documentation of the Immigration Police violence, the film endeavors to examine whether the camera's presence and students' presence during the arrest of labor migrants will decrease the level of violence used by the Immigration Police during these arrests.

In Machssomim [1], Yoav Shamir follows soldiers serving in the Occupied Territories entrusted with roadblock duty. As in the case of the Oz Unit, here too



there is an encounter with a different community, and the soldier has the power to decide how the Palestinian's day will begin or end. The film documents the encounter

of Israeli soldiers posted at various checkpoints in the Occupied **Territories** with Palestinian population wishing to pass through these crossings and



roadblocks between the Palestinian Authority and Israel, and even between villages or towns within the Palestinian Authority. Observation of the film

underscores the lack of clarity regarding the policy or position the soldiers are supposed to exercise toward civilian population. There seems to be no clear



instruction what is allowed and what is forbidden at the checkpoint, what language may be used, who is allowed to pass and why. The film presents the confusion of

some of the soldiers who are given control over the lives of others, but do not know how to use that power. At the same time, it also presents those



take the responsibility given them too far, using it to exercise power and to humiliate those requiring the services of passage through the checkpoint.

In both films the photographed subjects are aware of the camera's presence, yet we are not told whether this presence changed their behavior: whether



the Immigration cops exercised less power or whether the soldiers in the checkpoint exercised greater discretion during their shift. The exposure to an Israeli

camera is exposure to the Israeli public which largely supports the soldiers' activity at the checkpoints or the activities of the Oz unit, hence it does not



cause the photographed subjects inner conflict.

Rod Dickinson's works progress along the axis between simulation and reconstruction, exploring ideas pertaining to belief and social control. The works present events which were supposed to take place, vet ultimately did not, or alternatively-events that have taken place. In the exhibition, Dickinson presents The Milgram Re-enactment (2002) [5] (in collaboration with Graeme Edler and Steve Rushton) consisting



of an installation reconstructing Stanley Milgram's laboratory in detail, alongside a video reenacting the experiment with actors. The work offers viewers sensory



confrontation by virtue of the physical presence in the laboratory, which calls to mind a return to a crime scene to study the evidence and experience them up close.



By means of the reconstruction the artist generates a system of simulation as part of which the viewer can participate in the experience.



Milgram's experiment is one of the most important and provocative ever to be carried out in the field of social psychology, and it is still studied. It was repeated



once by Milgram himself, and several more times by psychologists and social psychology laboratories, each time altering one element of the experiment. In all



cases the participants were told that the experiment was a memory and learning test. They did not know that they were taking part in an experiment about

obedience. The subjects were ostensibly given the choice between the roles of teacher and learner; the latter was, in fact, an active partner to the experiment and was let in on the secret. The teacher (subject) sat in one room with the researcher; the latter wore a white smock and observed from behind the teacher's back.



In front of the teacher was a box with multiple switches (an electric shock machine), with the voltage level marked above each switch. Even the marking of lethal high voltage did not stop the majority of

the participants from continuing.

Some ten vears after Milgram's experiment. the Stanford Prison Experiment conceived by



Philip Zimbardo, Milgram's classmate at the James Monroe High School in the Bronx (class of 1950) was performed. The experiment studied the participants' confrontation with prison reality. Several

offices in the basement of Stanford University's Psychology building were cleared, and fitted with bars. Via a newspaper ad, male college students were recruited



and randomly divided into the roles of prisoners and guards. The former were "arrested" by the local police and led blindfolded and handcuffed to Zimbardo's mock prison, where they were stripped

naked, disinfected and dressed in prisoners' uniform by the "guards." The latter were given warden uniforms and full freedom to exercise authority. The experiment,



which was supposed to continue for a fortnight, went out of hand on the second day, with the prisoners' mutiny attempt, which was forcefully suppressed by the prison guards. It was terminated

prematurely after six days, and was never reenacted scientifically on ethical grounds.

In his video Repetition [4], artist Artur



Zmijewski reenacts and documents Zimbardo's prison experiment. Zmijewski placed advertisement in the newspaper, offering readers to take part in an experiment for hourly pay. The experiment

continued for seven days, and as with Zimbardo's prison experiment, the participants were randomly selected to perform the roles of prisoners or guards. Zmijewski, like



Zimbardo, took upon himself the role of superintendent of he temporary prison, wholly devoting himself to his selfssumed role. In Zmijewski's work we evince the power relations constructed between

prisoners and guards within days. Unlike the original experiment, the prisoners and guards in this work choose to protest against the prison manager, collectively deciding to end the experiment.

The reenactment used by Dickinson and Zmijewski may be construed as a staged, ritual modus operandi at work in many apparatuses. It is intended to cleanse the collective conscience and heal the wounds. The reenactment has a symbolical theatrical dimension:

taking an intricate, often emotional event, encoding it into an easily digestible product and providing local rationalization, a process which makes for an illusion of order. The reenactment

dissociates the past from any sentiment in an attempt to rejuvenate reality which has crumbled at that point; therefore it occurs outside time, as it were.

Noam Gelbart's animation piece Experiment 5.6.5/10 [2] depicts an (imaginary) experiment in randomly selected subjects who were told that they were selected due to their alleged superior

qualities. The subjects were given a random set of laws and rules which they had to obey. In return, they were told, they will feel a considerable improvement

in their quality of life. The ostensibly arbitrary rule list was extracted from Jewish rabbinic law. In the third week of the experiment, one of the participants succeeds in exploiting the paradigm

in his favor, thereby garnering status and power. He becomes a mentor and an educator capable of giving instruction on his own. From here the path is short to full and violent destruction of

the experiment.

Milgram's and Zimbardo's experiments were preceded by Dr. D. Ewen Cameron's CIAfunded experiment held Canada between the late 1950s

and the mid-1960s, which set out to examine whether it is possible to blot out past behavioral patterns and reconstruct new ones in their place. In order to

eliminate existing behavioral conditioning, Dr. Cameron gave the subjects electric shocks far beyond the level allowed at the time. He drugged his patients with hallucinatory drugs and various stimulants.

putting them in a state of unconsciousness which lasted many weeks. Simultaneously, he repeated to them instructions for new behavioral patterns. Cameron

succeeded in eliminating his patients' past behavioral habits, but he was never able to prove that the soul's shattering and transformation into blank slate (tabula rasa) could indeed facilitate construction

of new patterning or healing of the patients who came to him seeking help. An investigation of the American Senate revealed the existence of numerous such

experiments exported from the United States to other countries, attesting to their faulty nature.

Cameron's modi operandi are nowadays exercised throughout the world by people who are considered normative, following instructions from above under pretexts of scientific research, national security, and



state of emergency, while releasing the individual performing them from personal liability. These modi operandi include isolation of the studied subject from



contact with reality by means of sensory isolation, including white noise played incessantly, blindfolding to outside images, covering the hands, and disruption



of sleeping and eating patterns by detachment from the outside or from any other element that preserves a temporal continuum.



The film <u>Total Isolation</u> [7] (from the series "Horizon" produced by the BBC) documents an experiment conducted on several subjects, who volunteered to suffer

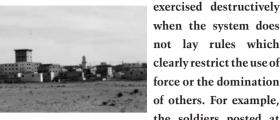


sensory deprivation for 48 hours. The subjects were given an identical cognitive test before and after the experiment. During the experiment they experienced



different levels of sensory deprivation, after which a decrease in their cognitive functioning was clearly registered.

The film The Human Behavior Experiment [6] (director: Alex Gibney) links Milgram and Zimbardo's experiments, addressing the mechanism producing blind obedience or submission to power, events where systems of power are at work, which allow for domination of others' lives, and the way in which this power is



not lay rules which clearly restrict the use of force or the domination of others. For example, the soldiers posted at

the notorious Abu Ghraib prison in Iraq, who abused prisoners suspected of various activities against the American military government. Interviews with these



soldiers reveal that during their duty as guards, they optimally following the orders given them. Their own photographs

present abuse, humiliation, and torture suffered by the prisoners which call to mind the methods of Dr. Cameron and Zimbardo. Excluding one interrogator,



who documented and publicized what he saw at Abu Ghraib, the majority of soldiers themselves whether

they were legal, and whether they can indeed be relieved of responsibility for the very prisoners for whom they were responsible. They did not ask themselves



were abusive and humiliating, violating the other's basic rights

whether their actions

In Israeli Tamar Yarom's film, To See

if I'm Smiling [1], a harsh picture arises from the testimonies of six female ex-soldiers. who describe their intoxication with power and lack of



differentiation between good and bad during their military service, including having their pictures taken with the bodies of Palestinian interogees who had

been tortured. The film consists of a set of interviews with women who served in the Occupied Territories. Several years after their service they look back at their



military past which haunts them, trying to confront the civilian reality in relation to the time they had served as soldiers. The monologues of the

film's six protagonists indicate distress, suffering, and guilt feelings. It is incomprehensible how they could have been so easily pulled into a world of wrongdoing

זועמים, 2006, אייל איצקוביץ Total Isolation, 2008, BBC Horizon | 7

الغاضبون، 2006، إيال ايتسكوفيتس Enraged, 2006, Eyal Eithcowich

يترويت، 2009، أمير يتسيف Detroit, 2009, Amir Yatziv

9 | דטרויט, 2009, אמיר יציב

## **Evil to the Core**

Galit Eilat and Ran Kasmy Ilan





The year 1961 marked the entry of the voice of the repressed Israeli "other" into the heart of the local discourse upon the opening of the Eichmann Trial at Israel's Congress Center in Jerusalem. This formative

event presented to the Israeli public, for the first time,

the voices of the survivors who served as witnesses. Later

on, Hannah Arendt would write in her book Eichmann

in Jerusalem about Eichmann's testimony: "It was



voiced objection to the instruction and the act, none of the participants stopped the experiment before reaching 300 volts.

The exhibition "Evil to the Core" addresses issues

real electric shocks of increasing intensity, from 15 to

450 volts, to another individual only because a figure

of authority had instructed them to do so. While some



pertaining to docility and obedience to authority, conformism, social responsibility, disobedience, and non-conformism in general, and in Israeli society



"Detroit" to various urban planners, asking them to analyze the city for him. They all express varying measures of discontent with the city plan, but none



as though in those last minutes he was summing up the lesson that this long course in human wickedness had taught us-the lesson of the fearsome, word-andthought-defying banality of evil."1



materials, works of art, and documentary films exploring socialization, obedience, power, authority, and resistance. Three major methods run through them: simulation, experimentation, and reconstruction

specifically. The exhibition combines different





In the very same year of the Eichmann Trial, Stanley Milgram conducted his famous experiment in social psychology, "Obedience to Authority," [4] at Yale's Department of Psychology. He wanted to



or reenactment, which may be regarded as methods shaping the reality of the present.

Amir Yatziv's Detroit [9] consists of a map which the artist found in a military training area, a video piece,

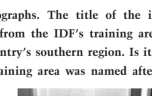


vehicular traffic between the commercial center and the residential neighborhoods.

The training city "Detroit" was intended to prepare soldiers for combat in a built-up area. It resembles a



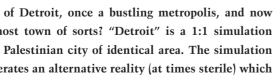
prove the argument that collaborators with the Nazi and photographs. The title of the installation was extermination program were "merely following orders." borrowed from the IDF's training area near Ze'elim The experiment explored the influence of authority on in the country's southern region. Is it accidental that human subjects and the limit to which those subjects an IDF training area was named after the American



city of Detroit, once a bustling metropolis, and now a ghost town of sorts? "Detroit" is a 1:1 simulation of a Palestinian city of identical area. The simulation generates an alternative reality (at times sterile) which



private company supplies extras with an "Eastern" look to play the Palestinians in the simulation. Is "Detroit" a simulation that went out of control during the operation in Gaza? The Gazan "Detroit" is devoid of







לראות אם אני מחייכת, 2007, תמר ירום سأفحص إذا ما كنت سأبتسم، 2007، تماريروم To See if I'm Smiling, 2007, Tamar Yarom

conceals the true reality. The fictive reality becomes a source for rich, luring stimuli, that may often overshadow the actual experience of reality, as in the





case of movie towns, Disneyland, or "war games" held at the highest echelons of the military system.

In the video work accompanying the installation, Yatziv presents the architectural plans of the Israeli



realizes that it is a city constructed for the sole purpose



of simulation. The mosque architect is baffled by the fact that such a tall mosque was erected for a city of such scale, whereas another urban planner wonders why, in this new city, no road was paved to facilitate





Muslim quarter, thus meeting the users' needs in a simulation which would furnish them with a fantasy of an Arab city. The essence of this city is replaced by its fictive image. "Detroit" even contains live targets. A





untouchable minority.



flowering gardens; the city's residents are mere extras,

and the houses contain no books or any other sign of

life. The simulation prepares the fighter for "better"

confrontation in real time, striving to neutralize the

element of surprise in battle by exercising which dulls

the shock of encounter with the real. The simulation

enables distant confrontation, based on previous

experiences, and not on the initial encounter in

the battlefield; at the same time, it might establish

On April 4, 1968, Jane Elliott, a third grade teacher

in Iowa, USA, turned on her television set to discover

that Martin Luther King had been assassinated. There,

in her living room, she decided to teach her 8-year old

pupils a lesson in racism. The very next day, Tuesday

April 5, she held the first experiment in racism in her

classroom: she declared her blue-eyed pupils superior to

the rest, bestowing upon them privileges at the expense

of the others. Blue-eyed and brown-eyed pupils were

disallowed to drink from the same drinking fountains.

The latter were asked to wear a special collar around

their necks denoting their inferiority. The blue-eyed

automatic patterns of action and cause numbness.2

The film documenting Elliott's work (the exercise was subsequently developed for use with different groups, other than primary school children, and even repeated with adults) proves that ethnic, or any other division

Elliott, whose experiment is documented in the film

The Eye of the Storm [6] (director: William Peters)

screened in the exhibition, conceived of a simulation

which corresponds with the reality by which

American society (like many other societies) chooses

to compartmentalize itself according to racist-ethnic

terms. In order to illustrate to her pupils to what

extent such division is, in fact, based on prejudice and

ignorance, she made them experience a process of re-

socialization by means of a game of role reversal between

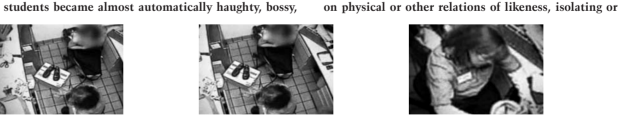
privileged and inferior. In each of the experiment's two

days the pupils played different roles, learning first hand

about the feelings of privileged versus underprivileged,

experiencing the dehumanization generated by such a

which allows for oppression of the other, requires little time to produce social structures and patterns. Ethnic and national divisions create affiliation groups based



and cruel toward their brown-eyed peers. The next day, the roles were reversed—the brown-eyed pupils became the superior, whereas the blue-eyed became an



pushing aside groups which do not meet the parameters defining the group. This process is accompanied by either bestowal or denial of privileges and by domination via denial or erasure of the other's rights.



In 2002 the Israeli government established the Immigration Administration, now better known as the "Oz Unit." The Administration was allotted a





considerable budget, field units, and motor vehicles. Labor migrants call the unit "Fifty Two Fifty" since the Unit's cars' license plates always begin with 52 and end with 50. Uri Bar-On, director of 52/50 [1], decided



to focus on the violence perpetrated by the Oz Unit policemen during their operations to capture illegal labor migrants. For the production of the film Bar-On harnessed students from the Department of Film



and Television at Tel Aviv University, and purchased several video cameras. He set up a call center to collect reports about police raids, and transfer the information

to the film crews on site. Days and nights Bar-On



went with student teams to follow the activities of the Immigration Police. His film crews documented Oz Unit raids on apartments and mobile homes in which migrants live, as well as their arrests on the street.



They documented the immigrants' stories about the policemen's violence towards them. The film shows, among other things, how the Immigration Police often detain foreign nationals and harasses them merely



because of their foreign appearances. This was the case with a doctor in the Tel Aviv Sourasky Medical Center who was arrested together with an Israeli who tried to protect her from the violence of the Unit's cops.







Rod Dickinson in collaboration with Graeme Edler and Steve Rushton

were prepared to obey an authoritative figure who

instructed them to perform acts contrary to their

values. The first series of experiments indicated that

65% of the participants agreed to administer seemingly

